G.R.E.S. Unido da Roseira

Tampere

Perustamisvuosi 1987, noin 165 jasenta
Koulun symboli: ruusu

Koulun varit: pinkki, valkoinen ja hopea
Lisatietoja: www.roseira.net

Harjoitustila: Pyrynkatu 4, 33900 Tampere

Rumpu — samban syaan

Jolndanto

Tdna vuonna Unido da Roseira johdattaa samban juurille, sen syvimpéin ja sykdhdyttdvimpaian osaan
— rummun rytmiin. Enredomme "Rumpu — samban syddn" kertoo tarinan, joka ulottuu Léansi-Afrikan
yorubalaisten pyhistd seremonioista aina Rio de Janeiron ja jopa Helsingin kaduille asti. Tarinan
lomassa pysihdymme merkittidvien henkildiden, kuten José Nogueiran, Tia Ciatan ja José Pereira da
Silvan, dédrelle seuraamaan, kuinka jannittavit historian téhtihetket ovat olleet mukana muovaamassa
samban kehityksen suuria linjoja. Tdma aihe on erityisen tirked Roseiralle, silld tarinaan oleellisesti
kuuluvan sambakoulun G.R.E.S. Mocidade Independente de Padre Miguelin baterian perintd on ollut

keskeisessa roolissa sambakoulumme identiteetin kehittymisessa.

Rumpu ei ole vain musiikin ldhde, vaan voima, joka yhdistds ihmiset toisiinsa ja kantaa mukanaan
tarinoita sukupolvien ja kulttuurien yli tuoden ihmiset yhteen yhdeksi suureksi yhteisoksi. Olemme
rajanneet tarinan rummun hengellisistd juurista nykypdivén sambakulkueisiin, jotta voimme tuoda
esiin sen perinteen jatkumon, joka eldé edelleen jokaisessa lyonnissé ja rytmissd. Haluamme osoittaa,
kuinka samba kasvaa ja muuttuu samalla sdilyttden syvén yhteytensd menneisyyteen — ja aivan kuten

rummun sykekin — yhdistdd meidat kaikki eldmén suureen karnevaaliin.


http://www.roseira.net/

Enred

Suutarin vummusta katukarnevaalicsi

Karnevaalimaanantaina vuonna 1852 Rion kaduilla juhli monenkirjava vikijoukko, joka kulki
naamiaisasuihin pukeutuneina kulkueenomaisissa ryhmissé. Juhlistettiin viimeistd viikonloppua ennen
padsidistd edeltivdd paastonaikaa. Nuori José Nogueira astui suutarinpuodistaan kantaen suurta
rumpua, jonka hdn oli rakentanut itselleen inspiroituneena entisen kotimaansa Portugalin
uskonnollisten juhlakulkueiden mahtavista rummuista. Hén aloitti jyhkedn isorummun soiton ja
lahtiessddn liikkeelle huomasi, kuinka joukko ystdvid alkoi véhitellen liittyméddan mukaan. Thmiset
yhtyivdt rytmiin soittaen kaikenlaisilla esineilld, joita sattuivat késiinsd saamaan. Ympéaroivésti
kalinasta ja rdmindstd huolimatta Josén rumpu kaikui selkednd kaiken yldpuolella houkutellen yha
enemmén ihmisid suureen joukkoon. José Nogueiran portugalilaisesta Z¢& Pereirasta inspiroitunut
rumpuryhmé saavutti niin suuren suosion, ettd seuraavana vuonna ryhmié oli jo useita. Innostus oli

levinnyt ja ensimmaiset askeleet karnevaalisamban soiton polulla otettu.

Yoruban Kansan perinti

Sukeltaaksemme syvemmadlle samban ja rummun juurille, matkaamme Léansi-Afrikkaan, Yoruban
kansan pariin — heidén perinteidensi keskelle, jossa rumpu on keskeisessd roolissa. Sielld rummut,
musiikki ja tanssi kietoutuvat tiiviisti yhteen. Yorubassa rummulla on pyhd merkitys, silld se toimii
tirkednd yhteytend hengellisen maailman ja ihmisten vélilld. Téstd syystd yksi heiddn uskonnolleen
tarkeistd orixoista, jumaluuksista, on Ayan (Ayangalu, Agalu), rummun ja rumpumusiikin henki seké
rumpaleiden suojelija. Ayanin uskotaan olleen ensimmaéinen yorubalainen rumpali. Kuoltuaan hin
saavutti jumalallisuuden ja nousi orixdksi. Ayanin kerrotaan pystyvdn “puhumaan” rummun
vélitykselld puun ja nahan rytmeissd, mistd on syntynyt sanonta “rumpu puhuu”. Tiimalasin muotoista
rumpua, gangania, kutsutaan my0s puhuvaksi rummuksi, silli sen rytmien kautta soittajat
kommunikoivat ikddn kuin puhuen. Géanganin &dni on perinteinen, sekd kumiseva ettd napakka, ja
toisinaan sen sanotaan kuulostavan siltd kuin ihminen puhuisi veden alla. Ayan Agalun kunniaksi

jarjestetddn edelleen suuria festivaaleja Nigeriassa, jossa Yoruban kansaa eldd perintodén vaalien.

Mrikkalaisen cummun uret ja Katollvisuus

1500-luvulla Yoruban kansa oli yksi sorretuimmista. Heitd riistettiin omasta yhteisostdén ja
kotimaastaan kuljetettavaksi orjuutettuina Brasiliaan. Brasiliaan tulleet orjuutetut pyrittiin

kddnnyttdmadn katolilaisiksi. Téssd prosessissa hyoddynnettiin myds musiikkia. Heille opetettiin



katolilaisessa musiikissa kéytettyjen soitinten kuten viulun, kitaran ja pianon soittoa. Pian orjuutetut
huomasivat, etti katolilaisten juhlien aikaan he saivat tanssia ja soittaa tavallista vapaammin. Oiseen
aikaan orjuutettujen yhteismajoissa, senzaloissa, muisteltiin omia perinteisid jumalia, esi-isid ja omien
heimojen rituaaleja. Pdivdnvalossa perinteitd piilotettiin katolilaisuuden raamien taakse. Brasiliaan
tuotujen orjuutettujen “salakielend” toimivat muun muassa “puhuvat rummut”, joiden kielen taakse he
pystyivit piilottamaan sanatonta viestintidd ja siten sdilyttimdin oman kansansa perintod. Tassi

kulttuurien sulatusuunissa muodostui afrobrasilialainen uskonto candomblé.

Candombléssa uskotaan yhteen luojajumalaan, Olodumaréen, jota palvelee joukko alempia
jumaluuksia, orixoja. Candombléssa rummut toimivat viestintdkeinona ja yhteyden luojana niin
muihin yhteisén jdseniin kuin hengelliseen maailmaankin. Jokaisella ihmiselld on oma orixa, joka
madrdd hinen kohtalostaan ja suojelee hanti. Orixoja uskotaan olevan satoja, mutta vain pieni osa

tunnetaan nykyédn yleisesti.

Candomblén seremonioissa jumaluudet ja ihmiset kokoontuvat yhteen, kuten heiddn uskottiin
muinaisina aikoina tehneen ennen heidén erottamistaan omiin maailmoihinsa. Ihmiset muodostavat
ympyrén, joka symboloi jatkuvuutta ja ikuisuutta sekd ihmisissd ettd rummuissa. Tdma ympyra luo
pyhén, suojatun ja kaiken sisdllddn pitdvin tilan, joka on tdynni energiaa. Ympyrén reunalla soittajat
soittavat rumpuja ja muita soittimia. Seremonian edetessd rumpujen rytmi kiihtyy ja voimistuu.
Ympyrén keskelld tanssii joukko valittuja henkil6ité, jotka saattavat vaipua transsiin. Transsin aikana
orixd laskeutuu tanssijan vartaloon. Uskon mukaan orixd-jumaluudet tulevat ihmisten kautta
ndkyviksi ja kuulluiksi. Rumpujen rytmit eivét siis ole pelkéstddn #énid; ne ovat kutsuja, jotka

heréttiavit jumaluudet eloon tuoden esiin niiden ominaisuudet ja voiman.

1600-luvun Bahiassa rumpujen soitto ja tanssi yhdistivét ihmisid ja tarjosivat heille juhlan tiyteisié
hetkid arjen sorron keskelle. Bahiassa samban esimuodosta umbigadasta kehittyi piirisamba, samba de
roda. Samba de roda yhdisti afrikkalaisia kulttuuriperinteitd portugalinkieliseen runollisuuteen. Jo
ennen orjuuttamisen aikakautta ihmiset olivat umbigadassa tanssineet piirissd soittaen ja taputtaen
kasiddn. Piirin keskelld tanssi yksi tai useampi naistanssija ja tanssivuoroa vaihdettiin koskettamalla
seuraavaa tanssijaa vatsalla. Tatd kosketusta sanottiin sembaksi, josta sanat samba ja samba de roda
myShemmin kehittyivdt. Samba de rodan rytmit alkavat usein ihmisten rytmikk&éstd taputuksesta,
johon liittyy mukaan kulloinkin saatavilla olevia soittimia, kuten pandeiro, atabaque, berimbau tai
agogo. Pandeiro on yksi samba de rodan tunnetuimmista soittimista, silld sen monipuolinen ja kevyt
adni tuo rytmiin kerroksellisuutta ja rytmistd vaihtelua. Pandeiron &éni tdydentdé tdydellisesti tanssin
rytmejd, tuoden mukanaan sekd iskun ettd helindn, jotka kutsuvat tanssijat mukaan pydrivddn
litkkkeeseen. Pandeiron rooli on ollut keskeinen samba de rodassa kautta aikojen, ja se on sdilyttinyt

asemansa tirkeénd soittimena myos nykypéivand. Rodan olemus on dynaaminen ja voi jatkua jopa



tunteja tanssijoiden ja soittajien ja jopa soitinten vaihtuessa niin kauan kuin rodan yhteinen harmonia

vain pysyy yhtendisend ja sdilyy.

Rummun ja hengellisen maailman vélinen yhteys on syvd ja symbolinen ja se antaa rummulle
voimakkaan spirituaalisen merkityksen. Candomblén ja samba de rodan kehto ja péaédpaikka on
Brasiliassa Bahian osavaltiossa, josta se on levinnyt laajalle, myds Rio de Janeiroon, jossa

karnevaalisamban tarinamme jatkuu.

arneaalimusikki kehittyy

Bahialaista kulttuuria Rio de Janeirossa piti ylld véestd, joka oli alun perin Bahiasta 1dhtoisin. He
kokoontuivat keskendédn ja pitivét ylld perinteitdén, minkd vuoksi candomblén perintd eli vahvana.
Karnevaaliperinteeksi olivat jo vakiintuneet erilaiset kulkueet ja musiikin soitto, joissa rummut olivat
vahvasti keskidssd. Suutarirummunsoittaja José Nogueiran perintd oli jattdnyt ldhteméattomat jéljet
yleisiin musiikkityyleihin. Tuohon aikaan karnevaalimusiikki oli tyylilajeittain hyvin monipuolista ja
usein marssia muistuttavaa. Karnevaaleille sidvellettiin uusia kappaleita, silld niiden huomattiin usein

saavuttavan suuren suosion vaeston keskuudessa.

Suunta nykyisen karnevaalisamban ja baterioiden soitantaan l0ytyi vuonna 1916, kun tunnetun
bahialaisen, Tia Ciatan, kotona kokoontui illan viettoon kultturellia riolaista viked soittamaan ja
tanssimaan. Tia Ciatan juhlat olivat kaikkien Riossa olevien bahialaistaustaisten ihmisten keskuudessa
tunnetuimpia ja suosituimpia. Héanen kodissaan samban rytmit, tanssi ja candomblén perinteet elivit ja
kukoistivat, ja hinen luokseen monet samban varhaiset muusikot kokoontuivat luomaan uutta,
yhdistéen afrikkalaisia ja brasilialaisia perinteitd. Erdéna iltana juhlissa muodostui sambakappale, Pelo
Telefone, josta tuli seuraavan karnevaalivuoden hitti ja siitd eteenpéin karnevaalimusiikin tyylillinen

suunnanndyttija.

Rumpu sambakouluyteisin: sydamend

Ensimmdiset sambakouluiksi itsedén kutsuvat yhdistykset muodostuivat 1920-luvun lopulla, jolloin
Riossa Estacion kaupunginosassa alettiin kehittdmédn sambaa ja samban opetusta tavoitteellisesti.
Kaupunginosasta historiankirjoihin nousi ensimmiinen sambakouluksi itseddn kutsunut yhteiso,
Deixa Falar. Muita vastaavia ryhmié kehittyi samoihin aikoihin, mutta Deixa Falar oli pioneerin
asemassa madrittelemissd sambakoulun piirteitd. Deixa Falar sijaitsi paikallisen oppilaitoksen ldhella.
Kerrotaan, ettd Ismael Silvalla, yhdelld perustajajdsenistd, syntyi ajatus siitd, ettd sambakoulu olisi

tavallisen koulun tavoin tdynnd opettajla — samban soittamisen opettajia. Silva halusi



“sambakoulu”-nimitykselld paitsi tehdé toiminnasta tavoitteellisempaa ja jarjestelmallisempad, myos

kehittdd samban tanssimisen ja soittamisen mainetta kunniallisemmaksi.

Sambakoulujen synnyn aikaan yhteisoissé harrastettiin piirisambaa ja -musisointia, batucadaa, joka sai
tuolloin helposti vékivaltaisia piirteité ja jolla oli huono maine. Batucada-nimitys laajeni my6hemmin
tarkoittamaan yksinkertaisesti lyomaésoittimilla soitettua sambarytmid. Alkuaikojen rajumpi batucada
oli erityisesti malandrojen suosiossa. Malandro oli varhaisen sambistan arkkityyppi, katuviisas hulttio,
jolla saattoi olla monia piirteitd. Malandro oli poliisin kauhu ja paikallisten yhteison jasenten sankari,
joka suojeli yhteisod ja teki parhaansa selviytydkseen haastavissa olosuhteissa. Malandroon tiivistyi
ajatus vapaudesta ja eldménilosta sekd voimakkaasta asenteesta ja omasta tavasta kohdata maailma.
Sambakoulujen mainetta parantamalla saivat Ismael Silva kollegoineen ja oppilaineen harjoitella

tanssia ja soittoa rauhassa poliisien héirinnalta.

Sambakoulu-nimestdédn  huolimatta Deixa Falar muistutti  vieldi paljon blocoa eli
katukarnevaaliryhmda. Deixa Falar hajosi muutaman vuoden jilkeen ja yhdistyi Unido das Cores
-nimiseen blocoon. Kyseisestd ryhméstd muodostui myShemmin perinteikds sambakoulu Unido do
Estacio de Sa, joka edelleen kantaa Deixa Falarin ajoilta ldhtdisin olevaa punavalkoista

tunnusvaritysta.

Sambakoulujen yleistyminen johti véistdméttd koulujen keskindiseen kilpailuun ja baterioiden eli
rumpuryhmien maéédritietoiseen kehittimiseen. Sambakoulun bateria ei ole vain musiikillinen
elementti, vaan koko yhteisén sydédn. Se miérittdd koulun tunnistettavan tyylin ja tarjoaa jésenille
ylpeyden aiheen. Samalla rumpujen rytmit ja kuviot muodostavat jokaiselle sambakoululle oman
ainutlaatuisen musiikillisen identiteetin. Tdmén vuoksi oman baterian tyylin luominen oli erittdin
tarkedd. Kerrotaan, ettd sambakoulu G.R.E.S. Estacdo Primeira de Mangueira oli ensimmaiinen koulu,
jossa suuri rumpu, surdo, otettiin kdyttoon vuonna 1932. Surdo de primeira eli ensimmdiinen surdo oli
vélttdméton rytmin méérittimiseksi. Surdo kumisi mahtavammin kuin mikdin muu rumpu ja sen
vieressd ollessaan saattoi hetkellisesti tulla kuuroksi, surdoksi. Surdoista muodostui pikkuhiljaa
yleistyva baterian kivijalka. Jokaisella sambakoululla oli kuitenkin oma tapansa ja tyylinsd virittda
soittimet, ja monet jo sambakoulujen alussa luodut persoonalliset tyylit ovat sdilyneet nykypdivaan

asti.

Surdo on perussykkeend baterian kiistaton syddn, mutta se tarvitsee rinnalleen myds monia muita
soittimia. Baterian selkdrangaksi on tituleerattu caixaa ja repiniqueta. Caixa tuo soitantaan rullaavan
parisevédn sdksdtyksen, joka kantaa rytmid eteenpdin ja repinique toimii baterian johtajan késissd
porukan komentajana. Repiniquesta ldhtevéit esimerkiksi baterian kutsut, joihin muut soittimet

vastaavat. Rivisoittimena ollessaan repinique tuo rytmiin terdvyyttd. Ravisteltava rocar, jossa



metallilevyt helisevét, tuo rytmeihin energiaa ja pieni pyored varvulla soitettava tamborim taas ikdin
kuin puhuu. Se kertoo omaa tarinaansa hyvin erottuvalla dinelldéin ja kutsuu tanssijat mukaan
rytmikuvioihin, joissa vain mielikuvitus on rajana. Tdydennysté erilaisiin rytmikuvioihin tuovat vield
heled-ddninen lehménkello agogd sekd kimed cuica. Soitinten ollessa monipuolisia, saattaa

innovointia ja tyylin kehittdmista jatkaa loputtomiin.

Sambakouluja syntyi etenkin 1930-luvun lopulla, jolloin Brasiliassa perustettiin Sambakoulujen
Yleisliitto. Siitd eteenpdin sambakoulut kehittivdt kunnianhimoisesti omia tyylejddn ja toimintaansa.
Karnevaaleista oli kehittynyt ajan saatossa kilvoittelua, jossa myos rumpuryhmien paremmuudesta oli
tiukka kilpailu. Parhaimman baterian tittelin, Bateria nota 10, kympin arvoinen bateria, onnistui
saamaan sambakoulu G.R.E.S. Mocidade Independente de Padre Miguel. Mocidade on Padre
Miguelin kaupunginosasta l8htoisin oleva sambakoulu, ja se on saanut alkunsa alun perin
jalkapallopelin kannustusjoukkojen rumpuryhmaésta. Jalkapalloilijoita kannustava bateria oli kasvanut
kasvamistaan kehittyen ensin blocoksi ja myohemmin vuonna 1955 sambakouluksi, ja se nousi

nopeasti parhaimpien sambakoulujen joukkoon.

Mocidaden baterianjohtaja José Pereira da Silva eli Mestre André oli sekd Mocidaden, ettd koko
samban historian kannalta merkittdva henkild. Hin muun muassa lisdsi kolmannen surdon soinnin ja
kehitti nykyddn ympéri maailmaa kéytetyn chocalho-tyypin, raspadorin sekd monipiiset tamborimin
soittoon kédytetyt varvut. Hianen keksiméédnsé oli myos paradinha eli baterian tietty soittokuvio seké

Mocidaden perinteinen caixa-komppi, joka perustuu orixa Oxossille soitettuun candomblén rytmiin.

Rumpuen vytmi kantautuu Suomeen

Muutama vuosikymmen myéhemmin, 1990-luvun alussa, lihti Roseiran sambakoululta Brasiliaan
sambasta innostunut Kari Rinko. Kari oli kuullut Mocidaden baterian arvostetusta maineesta ja siité,
ettd sitd pidettiin aikansa parhaana. Mocidade oli saavuttanut kunnioitettavan asemansa baterian
johtajien Mestre Andrén ja hénen jalanjilkiddn seuranneen Mestre Jorjdon johdossa, jotka olivat

tunnettuja pelottomista innovaatioistaan ja tiukan kunnianhimoisesta asenteesta.

Kari hakeutui Mocidaden sambakoululle ja ilta toisensa jdlkeen osallistui harjoituksiin ja kaikkeen
muuhun toimintaan, mihin vain pystyi. Han osoitti n0yrdd kunnioitusta Mocidadea ja sen bateriaa
kohtaan. Tuohon aikaan ulkomaalaisia ei ollut ldhes lainkaan mukana kulkueissa, eikd varsinkaan
erikoisryhmén sambakoulujen baterioissa, mutta Karin unelma Mocidaden riveissd soittamisesta eli
vahvana téistd huolimatta. Hén kdvi muissakin sambakouluissa ja olisi paéssyt soittamaan esimerkiksi
sambakoulu G.R.E.S. Académicos do Salgueiron riveissd, mutta Kari ei suostunut hylkd&main

Mocidade-unelmaansa. Véha vihéltd Kari onnistui voittamaan muita soittajia puolelleen ja lopulta



jopa Mestre Jorjao alkoi pitdd ndyrésté ja sitkedstd Karista, joka harjoitteli ahkerasti. Vain pari paivaa
ennen karnevaaleja Kari sai lopullisen varmistuksen pédsystéén soittamaan Mocidaden kulkueeseen.
Taméd oli suuri pédivd paitsi Karille, myds koko Suomi-samballe. Mocidade voitti vuoden 1991

karnevaalit.

Kari teki ajastaan Riossa paljon muistiinpanoja ja toi osaamisensa mukanaan Suomeen Roseiralle ja
koko Suomen sambakentille. Roseiralle omaksuttiin Mocidaden tavaramerkiksi muodostunut kolmen
surdon tyyli, jossa erityisesti 2. ja 3. surdo soivat korkeammalla kuin muissa kouluissa. Mocidadessa
1. surdo viritetddn selvdsti matalammalle kuin kaksi muuta, mikd luo sambakoululle omaleimaisen
tyylin ja melodisen kontrastin. Ensimmaéinen surdo soittaa neljéstd iskusta toisen ja neljannen, kun
taas toinen surdo soittaa ensimmadisen ja kolmannen. Kolmas surdo tiydentdd rytmid nopeammilla

kuvioilla toisen ja neljannen iskun lomassa.

Rumpu - elaman vyt

Vuosikymmenten ajan yhteisot ovat Suomessa kerddntyneet rummun ympdérille juhlimaan, tanssimaan
ja iloitsemaan eldmadstd yhtd luonnollisesti kuin Jos¢ Nogueiran ympdrille kerddnnyttiin puolitoista
vuosisataa sitten maailman toisella puolella. Rumpujen ja tanssin tuoma ilo ja yhteisollisyys ovat
inhimillisid kokemuksia, jotka vetdvdt ihmisid yhteen riippumatta asuinpaikasta, kielestd tai
kulttuurista. Alun perin Brasiliassa karnevaalijuhlijat pyrkivit tuomaan iloa niin itselleen kuin
muillekkin ihmisille pukeutumisellaan, koristeellisuudellaan sekd ennen kaikkea riemukkaalla
olemuksellaan. Sama pitdd paikkansa nykypéivéndkin ldpi sambamaailman. Yhteinen kokemus
eldminilosta ja hetkessd eldmisestd tuo ihmiset yhteen yha uudelleen ja uudelleen ikuisesti jatkuvassa

eldmin syklissa.

Vaikka afrobrasilialaiset rumpuperinteet ovat juurtuneet syvélle historiaan, ovat ne myds kehittyneet
ja uudistuneet ajan myotd. Nykypdivin musiikilliset tyylit ja rumpujen monipuoliset kdyttotavat
kertovat afrobrasilialaisen kulttuurin elinvoimasta ja kehittymisestd. Candomblén alkujuuret ja orixat
ovat ldsnd ldpi sambakulttuurin, ja viime vuosina samban juurille palaaminen on néyttdytynyt yha
vahvemmin. Osana samban nykypdivda eldviat my0s vanhat sambistan arkkityypit, kuten malandro,
joiden tyylillistd ja sanomallista perinnettd vaalitaan ja kehitetddn nykyddn erityisen vahvasti. Ympaéri
maailman pyritddn ymmartiméén samban alkujuuria Afrikassa, Bahiassa ja Brasilian kulttuurisessa
kokonaisuudessa, tavoitteena tuoda tdma arvokas perintd kunnioittavasti osaksi nykyisten yhteisojen

toimintaa ja kulttuuria.

Rummut ja rummutus ovat mukana ihmisyydessé alusta loppuun asti. Ne ovat kulkeneet vuosien lapi

loppumattomassa syklissd yhdistden maallisen hengelliseen, yksilon ja yhteison symbioottiseen



suhteeseen sekd menneen nykyiseen ja tulevaan. Rumpujen kaikille avoin viesti eldd vahvana tdnékin
pdivana kutsuen ihmisid kulkemaan ja eldméédn rumpujen rytmeissd. Rummut eivét ole vain &4nié tai
iskuja — ne ovat syddmenlyontejd, jotka kantavat kulttuurien, yhteisdjen ja sukupolvien tarinaa

ikuisesti eteenpdin.



\Lu\ku@%\v’rf\fe

1. Comissao de frente: Samban juuret ja rummun henki Ayan

Comissdo johdattaa Lansi-Afrikan Yoruban kansan perinteisiin, joissa rummulla on pyha
merkitys. Rumpu ei ole vain musiikillinen instrumentti, vaan myo6s elava yhteys hengellisen
maailman ja ihmisten valilla. Ayan, rummun ja rumpumusiikin jumaluus sekd rumpaleiden
suojelija, on yksi tarkeimmistad orixoista. Hanen kerrotaan olleen ensimmadinen yorubalainen
rumpali ja kuoltuaan hanesta tuli jumaluus, joka "puhuu" rummun kautta.

Rummun juuret ovat syvalld luonnossa: puu, josta rumpu tehddan, ja sen nahka yhdistyvat
luoden valineen, jonka kautta Ayanin henki elda ja viestii. Puu, josta rumpu on valmistettu,
on yhtd olennainen osa tarinaa kuin rummun &dani — se symboloi yhteyttd luonnon ja
henkimaailman valilla. "Puhuva rumpu" valittda viestinsd puun ja nahan rytmeissa,
symboloiden yhteyttd menneisyyden ja nykyisyyden valilld, kantamalla perinteita
sukupolvesta toiseen.

Yoruba-kansan uskonto ja tarinat kulkevat ainoastaan suullisena perimatietona, ja tdsta
syystd on vaikea sanoa miltd Ayan eldessdadan ndytti. Toisinaan hdn on nayttaytynyt
maskuliinisena rumpalina perinneasussa, toisinaan han on ikdan kuin yhta luonnon ja puun
kanssa. Toisaalta Ayanin uskotaan ilmestyvdan muusan asussa rumpaleille ja taten inspiroivan
heita soittamaan rumpuja paremmin.

Roseiran comissGon koreografia on kahden samba de enredon kierron
mittainen. Comissdo kuljettaa mukanaan suurta gangan-rumpua.

2. Porta Bandeira & Mestre Sala — lipunkantajapari: Afrikkalaisen kulttuurin saapuminen
Brasiliaan

Lippupari symboloi afrikkalaisen kulttuurin merkitystd samban synnyssd. Porta Bandeira
kuvastaa afrikkalaisen kulttuurin ja perinteiden vahvaa roolia, kun taas Mestre Sala suojelee
tata perintoa.

Rummun merkitys on tdssa kulttuurien kohtaamisessa keskeinen — se on instrumentti, jonka
kautta afrikkalaiset perinteet sdilyivat hengissa ja kehittyivat uudessa ymparistdssa. Vaikka
kohtaaminen oli aluksi vaikeaa ja tdynna vastakohtia, afrikkalainen kulttuuri I6ysi Brasilian
maaperalld uuden eldman. Samba on syntynyt tastd kohtaamisesta. Rumpu symboloi sita,
kuinka afrikkalaiset perinteet juurtuivat Brasiliaan ja muuttuivat osaksi elinvoimaista, uutta
kulttuuria.

3. Abre ala — | lavastevaunu: Karnevaaliperinteen alku Rio de Janeirossa

Abre ala kuvastaa hetke3, jolloin Rion karnevaalit saivat alkunsa. Suutari José Nogueira astui
vuonna 1852 puodistaan kantaen suurta rumpuaan, jonka rytmit kutsuivat ihmiset kaduille
juhlimaan. Nogueiran rummutus houkutteli vakijoukon mukaansa, ja ndin syntyi Rion
ensimmadinen karnevaalikulkue, jota rytmi ja ilo kannattelivat.



Tana vuonna José avaa myos Roseiran kulkueen, keraten jalleen ihmiset mukaansa. Abre ala
kuvastaa historiallista hetked ja symboloi sitd, kuinka yksi rumpu voi synnyttda kokonaisen
perinteen. Niin kuin silloin Riossa, nytkin José kutsuu vdkijoukkoa mukaansa tanssimaan ja
juhlimaan elaman syketta.

Pdddestaque: José Nogueira
4. Katudestaque: Tia Ciata

Tia Ciata on yksi samban historian merkittavimmista hahmoista. Han oli afrobrasilialainen
kulttuurin ja perinteiden yllapitdja ja keskeinen vaikuttaja samban kehityksessa. Han tarjosi
kodissaan tilan, jossa samban rytmit, tanssi ja candomblén perinteet elivat ja kukoistivat.
Hanen kotinsa juhlat ja seremoniat olivat paikka, jossa monet samban varhaiset muusikot
kokoontuivat luomaan uutta, yhdistdaen afrikkalaisia ja brasilialaisia perinteita.

Tia Ciata edustaa hetked, jolloin samba otti ensimmaiset askeleensa kohti nykypaivan
karnevaalia. Hanen roolinsa on ollut paitsi musiikin ja tanssin suojelija, myds yhteison
kokoaja ja perinteiden vaalija.

5. Ala das Baianas: Candomblé, tanssi jumalten kunniaksi

Ala das Baianas tuo esiin candomblén hengellisen voiman ja yhteiséllisyyden merkityksen.
Baianat tanssivat pyorivda tanssiaan, joka edustaa jatkuvuutta, kunnioittaa jumalia ja
yhdistda yhteison maallisen ja hengellisen maailman valilld tuoden kaikki osaksi suurempaa
kokonaisuutta, jossa perinteet valittyvat sukupolvelta toiselle.

6. Katudestaque: Pandeiro

Pandeiron rytmi on olennainen osa karnevaalimusiikin kehitystd, joka alkoi Rio de Janeiron
kaduilla 1900-luvun alussa. Pandeiro, yhdessd muiden soittimien kanssa, loi pohjan
nykypdivan karnevaalisamballe, joka jatkoi muotoutumistaan sambakoulujen syntymisen
myotd. Pandeiron rytmi muistuttaa meitad siitd, ettd samba ei ole pelkdstddn suurten
rumpujen mahtavaa jylinda, vaan myos kevytta ja leikkisdaa poljentoa, joka eldad jokaisessa
askeleessa ja tanssin kdanteessa.

Katudestaque toimii linkkind pandeiron sykkivdan rytmin ja passistojen samba de rodan
valissd, yhdistden soittimen elinvoiman ja tanssijoiden dynaamisen liikkeen, joka pitda
samban elossa niin perinteessa kuin nykypaivassakin.

7. Ala das Passistas: Samba de Roda

Passistat tuovat esiin samba de rodan edelleen eldavan perinteen. Roda symboloi yhteison
voimaa, jossa jokainen osallistuja on osa rytmia ja liikettd. Passistojen eldvd energia ja
dynaaminen tanssi ilmentavat sitd, kuinka samba on edelleen voimissaan ja yhdistaa ihmisia
sukupolvesta toiseen. Samba de roda ei ole vain historiaa — se on eldva ja hengittava osa
nykypaivan sambakulttuuria, joka yhdistdaa meitad rytmin ja tanssin kautta.

8. Rainha da Bateria — baterian kuningatar: Mocidaden tahti

Baterian kuningatar tuo kulkueeseen sateilevdd energiaa ja kunnioitusta, kuvittaen
legendaarisen Mocidade Independente de Padre Miguelin tunnusta, tdhted. Kuningatar



ilmentdd Mocidaden baterian voimaa, tarkkuutta ja innovaatiota — han sateilee tdhtend, joka
johdattaa koko sambakoulua eteenpain, aivan kuten Mocidaden perinteinen tdhti on ollut
johdattamassa samban rytmia sukupolvien ajan. Hanen tanssinsa heijastaa baterian kunniaa
ja vylpeyttd, ja hdnen roolinsa passistojen joukossa yhdistda visuaalisesti ja rytmisesti
Mocidaden vaikutuksen Roseiran bateriaan.

9. Bateria: Rumpu yhteison syddmena — Mocidaden rytmi, Bateria nota 10

Bateria on sambakoulun sydan. Mocidade Independente de Padre Miguelin legendaarinen
bateria, joka tunnetaan nimelld Bateria nota 10, on yksi sambamaailman kuuluisimmista, ja
se symboloi tdydellisesti samban voimaa ja rytmin merkitystd yhteisdssa. Tama rytmin ja
taydellisyyden perusta luotiin pitkalti kuuluisan baterianjohtaja Mestre Andrén johdolla, joka
loi Mocidaden baterialle sen tunnusomaisen vahvuuden ja energian. Baterian viitoissaan
kantama teksti, Bateria diferente, nGo existe mais quente, viittaa Mestre Andren kuuluisiin
sanoihin: erilainen bateria, ei ole toista suurempaa.

Mocidaden bateria on ollut Roseiralle valtava inspiraation ldhde. Sen rytmien energia ja
innovatiivisuus ovat vaikuttaneet syvasti meidan omaan bateriaamme. Mocidade on
tarjonnut meille paitsi esikuvan rytmisesta taydellisyydesta, myods syvemman ymmarryksen
siitd, kuinka rumpu toimii yhteisén syddmena — se pitdd samban sykkeen elossa ja kokoaa
ihmiset yhteen. Mocidaden perintd eldd Roseiran rytmeissa.

10. Melodiaosasto: Ei kuvita kulkuetta

11. Katudestaque: Surdon valtakunta — suurten rumpujen mahti

Surdo luo samban voimakkaan ja matalalta kumisevan rytmin perustan. Surdolla on valtava
voima, joka resonoi niin soittajissa, tanssijoissa kuin katsojissakin, antaen samballe sen
ainutlaatuisen eldmanrytmin. Sen matala ja jylisevd sointi heijastaa mahtia, joka ei
ainoastaan tuo rytmia, vaan kantaa sambayhteisoa eteenpdin.

Katudestaque tuo esiin surdon majesteetillisen roolin, joka ei vain pida koko kulkuetta elossa
ja liikkeessa, vaan toimii myds samban perinteisen ja rytmisen jatkuvuuden peruskivena. Se
on rummuista suurin ja voimakkain, ja sen syvyyksistda kumpuava dani maarittda kaiken muun
rytmin ymparillaan.

12. Ala das Criangas — lasten ala: Tulevaisuuden rumpalit — samban perinnén siirtaiminen

Vaikka surdo on perussykkeena baterian kiistaton sydan, se tarvitsee rinnalleen my6s monia
muita soittimia. Ja niitd soittamaan tarvitaan tulevaisuuden rumpaleita. Tama ala hehkuu
elamaniloa ja yhteisollisyyttda — lapset omaksuvat samban rytmit ja hengittdvat sen
kulttuurista voimaa. Samba kasvaa ja kehittyy tulevaisuuden rumpaleissa, jotka varmistavat
perinteiden jatkumisen.

13. Ala: Estacio — samban moderni kehitys

Estdcio edustaa samban kehityksen ja modernisoitumisen kadannekohtaa. 1920-luvulla
Estdcion kaupunginosassa samba alkoi siirtya kaduilta ja yhteisollisista juhlaperinteista kohti
nykyaikaisia sambakouluja, joissa kilpailtiin taidolla, tyylilla ja rytmilla. Samba sai
jarjestdytyneen muotonsa, joka toimii edelleen pohjana nykyisille sambakouluille. Tama
kehitys ei olisi ollut mahdollista ilman syvaa yhteyttd perinteisiin, jotka ovat siirtyneet
sukupolvelta toiselle ja eldavat yha samban rytmissa.



14. Katudestaque: Malandro

Malandro tuo esiin samban juhlan ja ilon, jotka ovat yhdistdneet ihmiset yhteiseen
karnevaaliin kautta aikojen. Malandro edustaa eldamaniloa, oveluutta ja vapautta. Hanen
tanssinsa kuvastaa elaman rytmia — toisinaan nopeaa ja energistd, toisinaan rauhallisempaa
ja viekasta. Malandro muistuttaa meita siitd, ettd elama on tdynna rytmia, juhlaa ja iloa, ja
han kutsuu katsojat mukaan eldamaan hetkessa, rumpujen sykkeen mukana.

Malandro johdattaa kulkueemme toiseen lavastevaunuun, "Eldaman karnevaali — rummun
rytmi eldman juhlana”, symboloiden sitd, kuinka eldma on juhla, jossa rytmi ja ilo kulkevat
kasi kadessa.

15. 2. lavastevaunu: Elaman karnevaali — rummun rytmi elaman juhlana

Toinen lavastevaunu tuo esiin rummun keskeisen roolin elaman sykkeend. Rumpu ei ole vain
musiikin Iahde, vaan se on kuin syddamen isku, joka luo voimaa ja energiaa. Sydamen iskut,
samoin kuin rummun rytmit, symboloivat jatkuvuutta, iloa ja yhteisollisyytta.

Vaunun takaosa kuvaa karnevaalia elaman juhlana. Rummun rytmi kantaa lapi ilojen ja
haasteiden, yhdistdaen meidat kaikki osaksi suurempaa, ikuisesti jatkuvaa elaman karnevaalia.

Pdddestaque: Samban syddn
Destaquet: Eldmdn rytmi
Destaquet: Elémdn ilo

16. Velha Guarda: Ei kuvita kulkuetta

Sambakoulumme pitkaaikaiset jasenet eivat asuillaan kuvita kulkuetta, mutta he edustavat
samban muistoa ja syvaa kunnioitusta lajin juuria kohtaan. Heiddn lasndolonsa symboloi
jatkuvuutta ja perinnettd, joka on siirtynyt sukupolvelta toiselle, sailyttden samban
alkuperaisen hengen.



Uniao da Roseira

Rumpu - Samban Sydan

(sav: Julio Pagé, Osmar Fernandes san: Venla Halme, Samuli Hayrynen, Janne
Kesaniemi, Jasu Mantyla, Outi Savijarvi sov: Samuli Hayrynen, Janne Kesaniemi)

Syntyy sydan samban luonnon rikkauksista
Rummun voima juurten vahvuudesta
Heraa henkiin esi-isd Ayan

Jorubien

Kuulkaa kun kumeasti soi rumpu suutarin
Se yhteen keraa koko kaupungin

lloa antaa ja tuottaa energiaa
mantereiden

lapi kulkee viesti vareillen

Tia Ciata tunnetaan juhlista joissa
lloinen savel soi samban ensimmaisen
Jumalilleen pyorii baiana

Johdattaa orixat Candomblén

Tanssii malandro tahdissa pandeiron
Tempo uskomaton valloittaa Estacion
Pyorteisiin samba de rodan jaa muisto ikuinen

Ylle Mestre Andrén

Mocidaden sydameen

Syttyy tahti kaunein bateriaa johtaen
Ylle mestareiden

Syttyy tanti loistaen

Roseiran ruusut tanssiin innostaen

Jatkuu

Elon karnevaali ikuinen

On rumpu symboli sen

Ja lahja kulttuureille yhteinen
Elaa rytmi lapsissa

Toivo tulevaisuuden rumpaleissa

Lélé o, 1é 1é ah

Tahdissa surdon sykkeen Roseira sambaa
Lé lé ah, lélé lé

Ja rumpu pinkki hopeinen soi kaikille
Lélé 6, 1é 1é ah

Tahdissa surdon sykkeen Roseira sambaa
Lélé ah,lélé lé

Sen sointi kauneudellaan kaikki valloittaa



	 
	Rumpu - samban sydän 
	Johdanto  
	Enredo 
	Suutarin rummusta katukarnevaaliksi 
	Yoruban kansan perintö 
	Afrikkalaisen rummun juuret ja katolilaisuus 
	Karnevaalimusiikki kehittyy 
	Rumpu sambakouluyhteisön sydämenä 
	Rumpujen rytmi kantautuu Suomeen 
	Rumpu - elämän rytmi 

	Kulkueselvitys 

